
Omelia Giornata per la vita 

Cattedrale 1 febbraio 2025 

 

 

1. Giudice implacabile 

Il sottofondo storico della profezia di Malachia (Cfr Ml 

3, 1-54) è l’invio da parte di un re mediorientale di 

messaggeri per preparare il suo arrivo. Il messaggero di cui 

qui si parla probabilmente fa riferimento a Elia. Gesù 

stesso dirà che Elia è già venuto, nella persona di Giovanni 

Battista. Immediatamente dopo l’arrivo del messaggero, 

ecco giunge il re che entra nel suo tempio per rinnovare il 

culto, scaduto a livelli di pura formalità e riportarlo così 

all’originaria autenticità. E tale venuta sarà sconvolgente, 

forte e drammatica, quasi violenta; la purificazione 

avverrà come col fuoco e con la lisciva dei lavandai; la sua 

venuta sarà irresistibile e insostenibile per i peccatori; sarà 

il Giorno del Signore che viene a giudicare e a purificare il 

mondo. Tutta la predicazione di Giovani Battista si rifà a 

questa visione. 

 

2. Padre compassionevole e misericordioso 

Da un Signore, giudice implacabile, che farà piazza 

pulita dei peccatori a un Messia mite e misericordioso che 

viene per redimere l’umanità dal peccato, con l’arma della 

compassione e della condivisione. E’ quanto ci ha 

prospettato il brano della lettera agli Ebrei (Cfr Eb 2, 14-

18): “Egli (Cristo) non si prende cura degli angeli, ma della 

stirpe di Abramo si prende cura. Perciò doveva rendersi in 

tutto simile ai fratelli, per diventare un sommo sacerdote 

misericordioso e degno di fede nelle cose che riguardano 

Dio, allo scopo di espiare i peccati del popolo” (Eb 2, 16-

17). Entra nel tempio e ri-orienta la storia verso la sua 

naturale destinazione: verso Dio. Sarà luce per tutti i 

popoli e gloria per Israele (Cfr Lc 2, 32). Simeone e Anna 

sono gli anziani spettatori, stupiti e attoniti, di questo 

mistero che capovolge l’immagine del Messia e senza 

capire fino in fondo, ne esaltano la bellezza e ne 

preannunciano con le loro parole ispirate, l’imminente 

compimento (Cfr Lc 2, 29-32.38). 

 

3. Chi l’accoglierà? 

Quale accoglienza gli uomini riserveranno a questo 

Messia misericordioso e compassionevole? Duro è il 

monito dell’evangelista Giovanni, che apre il suo vangelo 

con questa drammatica prospettiva: Veniva nel mondo la 

luce vera, quella luce che Simeone aveva profetizzato 

come luce per le genti; “In lui era la vita e la vita era La 

luce degli uomini” (Gv 1, 4). Ma gli uomini pare che siano 

stati più contenti di scegliere le tenebre, la morte, (Cfr Gv 

1, 11).  

Che significato hanno infatti se non questo, cioè il 

rifiuto della luce e della vita, le scene di morte e di 

distruzione delle città ucraine e di Gaza che scorrono 

quotidianamente davanti ai nostri occhi evidenziando una 

ferocia difficilmente comprensibile e accettabile al cuore 

umano? 

Che significato hanno se non questo, cioè il rifiuto della 

luce e della vita le scene di uomini e di donne incatenati 

da altri uomini loro fratelli e condotti davanti a tribunali 

o costretti a salire su navi e barche per essere scaricati poi   

nell’inferno dei loro paesi? 

Che significato hanno se non questo: cioè il rifiuto 

della luce e della vita, le scene di interruzione della vita 

nascente nel grembo materno, che regolarmente con una 

agghiacciante metodicità e regolarità – colme se nulla 

accadesse – si verificano nei nostri ospedali con l’avvallo, 



anzi con l’aiuto e il sostegno del legislatore utilizzando 

risorse pubbliche che potrebbero essere meglio impiegate 

per la vita e non per la morte? 

Ci ammonisce il papa che nella Bolla di indizione del 

Giubileo ci sollecita a un impegno maggiore per la vita: 

“Guardare al futuro con speranza equivale anche ad avere 

una visione della vita carica di entusiasmo da trasmettere. 

Purtroppo, dobbiamo constatare con tristezza che in tante 

situazioni tale prospettiva viene a mancare. La prima 

conseguenza è la perdita del desiderio di trasmettere la 

vita. A causa dei ritmi di vita frenetici, dei timori riguardo 

al futuro, della mancanza di garanzie lavorative e tutele 

sociali adeguate, di modelli sociali in cui a dettare l’agenda 

è la ricerca del profitto anziché la cura delle relazioni, si 

assiste in vari Paesi a un preoccupante calo della natalità. 

(…) L’apertura alla vita con una maternità e paternità 

responsabile è il progetto che il Creatore ha inscritto nel 

cuore e nel corpo degli uomini e delle donne, una 

missione che il Signore affida agli sposi e al loro amore. È 

urgente che, oltre all’impegno legislativo degli Stati, non 

venga a mancare il sostegno convinto delle comunità 

credenti e dell’intera comunità civile in tutte le sue 

componenti, perché il desiderio dei giovani di generare 

nuovi figli e figlie, come frutto della fecondità del loro 

amore, dà futuro ad ogni società ed è questione di 

speranza: dipende dalla speranza e genera speranza” (n. 

9). 

Ascolterà la Chiesa, ascolteremo noi, comunità 

cristiana, il grido papale, in questo anno giubilare? O 

saranno parole che – ancora una volta – cadranno nel 

vuoto?  

  

 

 

 

 

 

 


