Omelia Religiosi
Cattedrale 2 febbraio 2025

In questa festa del Signore, la sua presentazione al
tempio, la Parola ci invita a compiere un passaggio: da
una visione apocalittica del Messia, molto cara anche a
Giovanni Battista, cosi come ce la presenta il profeta
Malachia (Cfr Ml 3, 1-4) a una visione pil mite e benevola
— o meglio pil misericordiosa - quella che ci presenta Luca
nel vangelo (Cfr Lc 2, 22-40). Tra le due visioni ci sta
quanto ci ha detto la lettera agli Ebrei. Voglio con voi fare
questo breve percorso.

1. 1l Signore entra nel tempio

Il sottofondo storico della profezia di Malachia é
I'invio da parte di un re mediorientale di messaggeri per
preparare il suo arrivo. Il messaggero di cui qui si parla
probabilmente fa riferimento a Elia. Gesu stesso dira che
Elia € gia venuto, nella persona di Giovanni Battista.
Immediatamente dopo ['arrivo del messaggero, ecco
giunge il re che entra nel suo tempio per rinnovare il culto,
scaduto a livelli di pura formalita e riportarlo cosi
all’originaria autenticita. E tale venuta sara sconvolgente,
forte e drammatica, quasi violenta; la purificazione
avverra come col fuoco e con la lisciva dei lavandai; la sua
venuta sara irresistibile e insostenibile per i peccatori; sara
il Giorno del Signore che viene a giudicare e a purificare il
mondo. Tutta la predicazione di Giovani Battista si rifa a
questa visione.

2. La Grazia supera la legge
Ma siamo chiamati a fare un passo in avanti. Questa
visione, terribile e drammatica, cede il passo alla mitezza

e alla misericordia. E siamo al vangelo. Il Signore entra nel
tempio: si, ma non come un violento e giudice implacabile
che non guarda in faccia a nessuno; bensi come un
purificatore, un giudice misericordioso e mite. Tutto
questo e rappresentato da quell’inerme fagottino che
Maria tiene tra le sue braccia e che presenta al vecchio
Simeone. Questo bambino, mite per natura e umile per
scelta, sara luce per il mondo, per tutti i popoli della terra
e gloria per lIsraele. Avviene qui il superamento delle
legge; si entra nel regime dello Spirito, il regime della
grazia. Le prescrizioni legali (la purificazione della
puerpera, l'offerta del primogenito maschio) non
vengono neppure raccontate, passano in second’ordine; si
evidenzia piuttosto I'opera dello Spirito Santo su questo
bambino: “// bambino cresceva e si fortificava, pieno di
sapienza, e la grazia di Dio era su di lui” (v. 40) e su quelli
che assistono alla sua venuta, soprattutto su Simeone: “A
Gerusalemme c'era un uomo di nome Simeone, ... che
aspettava la consolazione d'Israele, e lo Spirito Santo era
su di lui. Lo Spirito Santo gli aveva preannunciato che non
avrebbe visto la morte senza prima aver veduto il Cristo
del Signore. Mosso dallo Spirito, si reco al tempio” (vv.
25-27). Lo Spirito ora con la sua forza, mite e profonda,
tutto pervade: luoghi, persone circostanze, eventi. Come
affermera convintamente san Paolo: ora non siamo piu
sotto il regime della legge, ma sotto quello della grazia
(Cfr Rm 6, 14).

3. Egli si prende cura degli uomini

Il regime della Grazia & ben descritto dal testo della
lettera agli Ebrei che abbiamo ascoltato nella seconda
lettura (Cfr Eb 2, 14-18). Quel piccolo bambino presentato
al tempio, a 40 giorni dalla nascita, ora lo consideriamo



come colui che & diventato adulto e partecipa in modo
pieno e totale alla vita degli uomini. Dentro a questo
mondo, uomo tra gli uomini, egli ne condivide fino in
fondo le dinamiche sociali e culturali; egli si prende cura
degli uomini. Diventa cosi il Sommo Sacerdote della
nuova Alleanza. Il prendersi cura € la sua caratteristica. E
si prende cura assumendo I'umanita intera su di sé,
espiando cosl i peccati degli uomini, mediante il supplizio
della croce. Sara il Sommo Sacerdote che dara la sua vita
per il popolo, soffrendo personalmente e sottoponendosi
alla prova della croce (Cfr Eb 2, 18). Dira poco piu avanti
la lettera agli Ebrei: “Non abbiamo un sommo sacerdote
che non sappia prendere parte alle nostre debolezze: egli
stesso é stato messo alla prova in ogni cosa come noi,
escluso il peccato” (Eb 4, 15).

Per voi, fratelli e sorelle consacrati che oggi rinnovate
davanti alla Chiesa i vostri voti, avete in questo Sommo
Sacerdote il vostro naturale e inseparabile riferimento.

E’ il Suo esempio di totale offerta al Padre che da
concreto contenuto alla vostra obbedienza.

E’ la Sua generosa disponibilita a costituire il modello
di ogni vostro gesto e ogni vostra scelta di sobrieta e di
poverta.

E’ la Sua profonda unione con il Padre e con lo Spirito
Santo che lo rende come il vero Sposo a cui unirvi
totalmente, anima, corpo e cuore, nel voto della castita
perfetta.

Sia Lui e sempre solo Lui, per voi, il Sommo ed eterno
sacerdote, Cristo Signore: punto focale del vostro destino,
gioia del vostro cuore, pienezza di ogni vostra aspirazione
(Cfr Gaudium et spes, 45).

Sara cosi per voi e per le vostre comunita religiose un
vero Giubileo di conversione e di rinnovamento.



