
Omelia Religiosi 

Cattedrale 2 febbraio 2025 

 

 

In questa festa del Signore, la sua presentazione al 

tempio, la Parola ci invita a compiere un passaggio: da 

una visione apocalittica del Messia, molto cara anche a 

Giovanni Battista, così come ce la presenta il profeta 

Malachia (Cfr Ml 3, 1-4) a una visione più  mite e benevola 

– o meglio più misericordiosa -  quella che ci presenta Luca 

nel vangelo (Cfr Lc 2, 22-40). Tra le due visioni ci sta 

quanto ci ha detto la lettera agli Ebrei. Voglio con voi fare 

questo breve percorso. 

 

1. Il Signore entra nel tempio 

Il sottofondo storico della profezia di Malachia  è 

l’invio da parte di un re mediorientale di messaggeri per 

preparare il suo arrivo. Il messaggero di cui qui si parla 

probabilmente fa riferimento a Elia. Gesù stesso dirà che 

Elia è già venuto, nella persona di Giovanni Battista. 

Immediatamente dopo l’arrivo del messaggero, ecco 

giunge il re che entra nel suo tempio per rinnovare il culto, 

scaduto a livelli di pura formalità e riportarlo così 

all’originaria autenticità. E tale venuta sarà sconvolgente, 

forte e drammatica, quasi violenta; la purificazione 

avverrà come col fuoco e con la lisciva dei lavandai; la sua 

venuta sarà irresistibile e insostenibile per i peccatori; sarà 

il Giorno del Signore che viene a giudicare e a purificare il 

mondo. Tutta la predicazione di Giovani Battista si rifà a 

questa visione. 

  

2. La Grazia supera la legge 

Ma siamo chiamati a fare un passo in avanti. Questa 

visione, terribile e drammatica, cede il passo alla mitezza 

e alla misericordia. E siamo al vangelo. Il Signore entra nel 

tempio: sì, ma non come un violento e giudice implacabile 

che non guarda in faccia a nessuno; bensì come un 

purificatore, un giudice misericordioso e mite. Tutto 

questo è rappresentato da quell’inerme fagottino che 

Maria tiene tra le sue braccia e che presenta al vecchio 

Simeone. Questo bambino, mite per natura e umile per 

scelta, sarà luce per il mondo, per tutti i popoli della terra 

e gloria per Israele. Avviene qui il superamento delle 

legge; si entra nel regime dello Spirito, il regime della 

grazia. Le prescrizioni legali (la purificazione della 

puerpera, l’offerta del primogenito maschio) non 

vengono neppure raccontate, passano in second’ordine; si 

evidenzia piuttosto l’opera dello Spirito Santo su questo 

bambino: “Il bambino cresceva e si fortificava, pieno di 

sapienza, e la grazia di Dio era su di lui” (v. 40) e su quelli 

che assistono alla sua venuta, soprattutto su Simeone: “A 

Gerusalemme c'era un uomo di nome Simeone, … che 

aspettava la consolazione d'Israele, e lo Spirito Santo era 

su di lui. Lo Spirito Santo gli aveva preannunciato che non 

avrebbe visto la morte senza prima aver veduto il Cristo 

del Signore. Mosso dallo Spirito, si recò al tempio” (vv. 

25-27). Lo Spirito ora con la sua forza, mite e profonda, 

tutto pervade: luoghi, persone circostanze, eventi. Come 

affermerà convintamente san Paolo: ora non siamo più 

sotto il regime della legge, ma sotto quello della grazia 

(Cfr Rm 6, 14). 

 

3. Egli si prende cura degli uomini 

Il regime della Grazia è ben descritto dal testo della 

lettera agli Ebrei che abbiamo ascoltato nella seconda 

lettura (Cfr Eb 2, 14-18). Quel piccolo bambino presentato 

al tempio, a 40 giorni dalla nascita, ora lo consideriamo 



come colui che è diventato adulto e partecipa in modo 

pieno e totale alla vita degli uomini. Dentro a questo 

mondo, uomo tra gli uomini, egli ne condivide fino in 

fondo le dinamiche sociali e culturali; egli si prende cura 

degli uomini. Diventa così il Sommo Sacerdote della 

nuova Alleanza. Il prendersi cura è la sua caratteristica. E 

si prende cura assumendo l’umanità intera su di sé, 

espiando così i peccati degli uomini, mediante il supplizio 

della croce. Sarà il Sommo Sacerdote che darà la sua vita 

per il popolo, soffrendo personalmente e sottoponendosi 

alla prova della croce (Cfr Eb 2, 18). Dirà poco più avanti 

la lettera agli Ebrei: “Non abbiamo un sommo sacerdote 

che non sappia prendere parte alle nostre debolezze: egli 

stesso è stato messo alla prova in ogni cosa come noi, 

escluso il peccato” (Eb 4, 15). 

Per voi, fratelli e sorelle consacrati che oggi rinnovate 

davanti alla Chiesa i vostri voti, avete in questo Sommo 

Sacerdote il vostro naturale e inseparabile riferimento. 

E’ il Suo esempio di totale offerta al Padre che dà 

concreto contenuto alla vostra obbedienza. 

E’ la Sua generosa disponibilità a costituire il modello 

di ogni vostro gesto e ogni vostra scelta di sobrietà e di 

povertà. 

E’ la Sua profonda unione con il Padre e con lo Spirito 

Santo che lo rende come il vero Sposo a cui unirvi 

totalmente, anima, corpo e cuore, nel voto della castità 

perfetta. 

Sia Lui e sempre solo Lui, per voi, il Sommo ed eterno 

sacerdote, Cristo Signore: punto focale del vostro destino, 

gioia del vostro cuore, pienezza di ogni vostra aspirazione 

(Cfr Gaudium et spes, 45). 

Sarà così per voi e per le vostre comunità religiose un 

vero Giubileo di conversione e di rinnovamento. 

 

 

 

 

 

 


